
Composition française 
réalisée pour le concours d’entrée aux Écoles normales supérieures 

Session 2020 

 

Cette copie, aimablement dactylographiée par la personne qui l’a rédigée, 
a reçu la note de 18/20. 

 

SUJET 

« Si le récit bref se caractérise par un univers diégétique stable, borné par une forme complexe de 
subjectivité, il inclut aussi l’expression d’une absence qui grève son apparente complétude et qui se 
traduit fréquemment par une impression de frustration chez le lecteur. Chaque auteur crée en effet 
une tension entre, d’une part, une écriture ‘pleine’, approfondissant le champ défini initialement et, 
d’autre part, un vide qui s’ouvre dans les attitudes des personnages, dans la parole narrante et dans 
l’écriture, nourrie de suspensions. » 
 

Catherine Grall, Le Sens de la brièveté, Paris, Honoré Champion, 2003, p. 243. 
 

Vous discuterez cette analyse en vous référant en particulier aux œuvres du programme. 
 
 

 

 À la fin du livre VI des Fables, Jean de La Fontaine explique la nécessité qui s’impose à lui 
de « born[er] ici cette carrière » : « Les longs ouvrages me font peur. » Il faut sans doute 
comprendre, par cette formule, non seulement la probable lassitude du lecteur face à la taille 
de l’œuvre qui lui est proposée, mais encore, en parallèle, le découragement plausible de 
l’auteur peu confiant en ses capacités de faire à la fois long et bon. Après tout, La Fontaine 
confie qu’il laisse à d’autres le soin de faire des œuvres plus élevées et développées et qu’il se 
considère lui-même comme un auteur de « badineries » et de choses « puériles ». Le récit 
bref, la fable dans le cas de cet auteur, serait, en conséquence, à même de satisfaire à la fois 
au souci d’efficacité et de concision pour l’auteur, et le désir d’agréable « gaieté » – c’est-à-
dire une légèreté de ton qui n’est pas embarrassée par une écriture trop développée en 
longueur – et d’instruction pour le lecteur. Il faut souligner ici le défi, voire la gageure, que 
représente l’efficacité narrative, qui fait une grande partie de la valeur et du rôle de la brièveté 
en littérature. Toutefois, un tel procédé présente, selon Catherine Grall dans Le sens de la 
brièveté (2003), le risque d’une conséquence insatisfaisante : « Si le récit bref se caractérise 
par un univers diégétique stable, borné par une forme complexe de subjectivité, il inclut 
aussi l’expression d’une absence qui grève son apparente complétude et qui se traduit 



fréquemment par une impression de frustration chez le lecteur. » La « forme complexe de 
subjectivité » qui borne l’univers stable de la narration brève peut comprendre la subjectivité 
de l’auteur, qui de fait a estimé que le récit qu’il développe devait s’arrêter « ici », et celle des 
lecteurs, qui d’une certaine façon (re)construisent mentalement l’univers fictif dont ils lisent 
la représentation, aussi bien pendant qu’après la lecture. C. Grall souligne ensuite un certain 
paradoxe inhérent au récit bref : « Chaque auteur crée en effet une tension entre, d’une part, 
une écriture ‘pleine’, approfondissant le champ défini initialement et, d’autre part, un vide 
qui s’ouvre dans les attitudes des personnages, dans la parole narrante et dans l’écriture, 
nourrie de suspensions. » Ainsi, si le récit bref n’est certes pas qu’une esquisse superficielle 
de récit, il comprend toutefois inévitablement des lacunes liées à l’écriture même de ce type 
de récit, qui a une incidence directe sur la manière dont le narrateur déploie l’histoire et 
dont les personnages y sont présentés et caractérisés. Cet approfondissement du « champ » 
littéraire mis en place par le récit doit composer avec des ellipses et des non-dits qui peuvent, 
par leur multiplicité, accroître la frustration qui a été évoquée. 
 Une telle tension entre une stabilité (et une cohérence) d’un univers diégétique soutenue 
par une écriture « pleine » et profonde et l’expression d’une absence qui révèle 
l’incomplétude véritable d’un récit parcellé de vides ouverts est une idée qu’on pourrait 
élargir. Le fait est que les différents genres qui se mêlent dans cette notion de « récit bref » – 
nouvelle, conte, aussi bien que poème, fable, fragment, anecdote ou autres textes plus ardus 
à catégoriser de la sorte, comme les Tropismes de Nathalie Sarraute ou les Vies minuscules 
de Pierre Michon – relèvent d’une telle diversité, ne serait-ce qu’en longueur, que les lacunes 
possibles et la complétude apparente ne sont pas aisées à systématiser. Quant à l’idée de 
« frustration » chez le lecteur, on peut se demander si elle est exclusive au récit bref, si 
certains romanciers (sinon les romanciers en général) ne recourent pas à de nombreux 
procédés elliptiques, et si d’une façon globale la représentation littéraire n’est pas contrainte 
à l’incomplétude de ses univers, tous genres confondus. Le récit bref serait alors simplement 
une catégorie comme les autres, exposée aux mêmes risques que les autres relativement à la 
réception par le lecteur, mais à un degré cependant plus élevé du fait de la synthèse que son 
créateur se propose nécessairement d’accomplir, dans la logique d’une efficace. Néanmoins, 
il existe bel et bien certains genres de récit appartenant de fait à cette catégorie : la fable, la 
nouvelle, le conte, le poème en prose, quelles que puissent être les difficultés théoriques de 
leur définition respective. Leurs différentes caractéristiques et les différences entre ces 
genres de récit bref peuvent être liées à la manière dont leur brièveté est élaborée et envisagée 
par l’auteur et appréciée par le lecteur. 
 Il s’agit de comprendre de quelles manières l’auteur sollicite l’activité du lecteur pour 
approfondir la cohérence et l’efficacité diégétiques de son récit, quand celui-ci, à cause des 
exigences formelles et poétiques de la brièveté, contraint la narration et l’ensemble des 
éléments de la fiction à une forme essentialisée et, pour ainsi dire, épurée. Il faut aussi étudier 
ce que signifient ou peuvent signifier les « absences » et quelle réaction est attendue du 
lecteur. 



 S’il est vrai que la brièveté, parce qu’elle constitue un idéal, vise une épure minimale du 
récit tout en recherchant une certaine profondeur de la représentation, il n’en demeure pas 
moins que cette tension peut être pensée comme une invitation à l’adresse du lecteur, dont 
les capacités à réfléchir au récit et à le compléter sont sollicitées. On peut même déceler chez 
les auteurs de récits brefs des jeux conscients sur l’incomplétude diégétique que masque la 
brièveté. 
 

* 
 
 Malgré la diversité des contextes d’écriture, l’auteur de récit bref est souvent à la 
recherche d’une épure minimale de la narration, sans pour autant que cette épure ne soit 
qu’une ébauche sans corps. 
 La Fontaine s’inscrit sciemment et avec zèle dans la recherche d’une « brièveté » propice 
au délassement du lecteur. L’idéal de la brièveté qui l’anime est en outre conjoint, chez lui, à 
l’amusement et à la dialectique : ses fables sont conçues comme des œuvres de moraliste, 
donc comme des leçons, dans lesquelles la justesse et la brièveté doivent favoriser 
l’éducation du lecteur. La Fontaine explique son dessein dans sa Préface aux Fables : chaque 
poème devrait être comme un petit organisme, dont le « corps » serait constitué par le récit, 
et « l’âme » par la morale. Chaque leçon envisagée ainsi organiquement déploie une fiction 
pour faciliter l’apprentissage et généraliser le propos, si bien qu’en effet chaque fable crée 
« un univers diégétique stable » fondé sur la particularité du champ de la leçon. Prenons 
l’exemple de la fable « Le Renard et le Bouc » : La Fontaine la conçoit comme plus adaptée à 
l’instruction d’un enfant que l’histoire vraie de Crassus parti combattre les Parthes et qui y 
trouva la mort. Contrairement à l’historien, le poète-moraliste n’a nul besoin d’exposer en 
détail les tenants et les aboutissants du récit, et c’est sans doute là que, comme le dit C. Grall, 
« un vide […] s’ouvre ». En effet, le narrateur-poète du « Renard et le Bouc » nous présente 
les deux personnages comme amis, et le Renard comme étant « passé maître » dans l’art de 
la duperie. Or pourquoi sont-ils « amis » ? Sur quoi repose cette prétendue amitié ? Et 
surtout pour quelle raison le Renard délaisse-t-il aussi cruellement son compagnon ? Le 
lecteur peut sentir que cette amitié était un mensonge, peut-être lui-même fondé sur l’art de 
la tromperie évoqué. Ainsi, la morale sonne comme un avertissement sur les actions comme 
sur les relations : « En toute chose il faut considérer la fin. » Et si la brièveté de la fable nous 
permet de saisir la valeur instructive de l’univers diégétique qu’elle établit, en revanche cet 
univers est bien petit, et l’absence effective de causes et de conséquences de l’action dépeinte 
peut être frustrante ou décevante pour qui attendrait une cohérence complète de la fiction. 
 Un approfondissement de ce champ littéraire amène, selon C. Grall, à une « écriture 
‘pleine’ » du récit bref. Chez Nathalie Sarraute, et plus particulièrement dans les Tropismes, 
les scènes livrant au regard du lecteur les subtils mouvements intérieurs qui « glissent aux 
limites de notre conscience », ainsi qu’elle les définit, ces scènes sont approfondies par les 
images employées par le narrateur pour décrire efficacement et de façon persuasive ces 
tendances qui meuvent les personnages anonymes. L’une des images les plus marquantes 



de l’ouvrage se trouve dans le tropisme évoquant ces dames qui « vivaient les vie des 
femmes » : l’image de la matière grise ignoble, constitutive de la véritable vie de ces femmes, 
qu’elles roulent en boule entre leurs doigts, inlassablement, frappe le lecteur par les 
sentiments qu’elle suggère : une mesquinerie, une petitesse, une pauvreté essentielle, qui 
paradoxalement obsède et hypnotise l’observateur par l’aspect répétitif et machinal de son 
procédé mesquin. L’écriture de Sarraute est riche d’images à la fois précises et générales, car 
les tendances décrites ne sont pas personnelles ; néanmoins une telle précision dans la 
peinture de ces tropismes nécessite une focalisation rapprochée qui empêche de considérer 
d’autres moments et d’autres aspects de ces tendances et de ces personnages. Toutefois, on 
ne peut pas adresser à cet écrivain le reproche de laisser un vide « dans les attitudes des 
personnages » puisque pour elle les personnages n’ont pas d’autre valeur que celle de 
supports. Il n’en demeure pas moins que cette écriture « pleine », précisément parce qu’elle 
dédaigne les personnages et même, parfois, les actions – comme dans le tropisme où le 
personnage féminin central est couché et dépossédé de tout mouvement dans une 
atmosphère de canicule –, peut frustrer le lecteur habitué à des fictions plus personnifiées et 
plus actives. 
 Au demeurant, les absences sont également inévitables dans une nouvelle réaliste. Guy 
de Maupassant prend parfois le risque de frustrer son lecteur au moment de la clôture du 
récit. En effet, ses nouvelles se concentrent souvent sur un épisode particulier de l’existence 
des personnages, et leur avenir est laissé dans l’incertitude si bien que le lecteur est laissé à 
lui-même, dans une situation ironique où le narrateur se dédouane de toute interprétation. 
C’est tout particulièrement le cas lorsque ce n’est même pas le narrateur qui clôt la nouvelle. 
Dans La Maison Tellier, par exemple, il y a « Histoire d’une fille de ferme » qui se clôt sur 
une situation ambiguë où violence et affection coexistent, si bien que le lecteur peine à 
interpréter la dernière phrase, qui est une exclamation du fermier : « Je suis content, je suis 
bien content. » Est-ce un retour prometteur à la normale ? Y aura-t-il déni de la part du 
fermier quant à sa violence ? Le fils de Rose aura-t-il à subir sa violence, comme sa mère 
avant lui ? De telles interrogations sont vivaces quand la situation finale n’aboutit pas à la 
conclusion de tous les problèmes internes à l’histoire narrée : les nouvelles à chute peuvent 
être à ce sujet particulièrement cruelles, comme « La Parure », à la fin de laquelle le lecteur 
peut se demander comment le couple ruiné va se reconstruire, si Mme Forestier va les aider, 
etc. Cependant la chute est une caractéristique possible de la brièveté. 
 
 Certains ressorts de la brièveté empêchent donc une authentique complétude de la 
diègèsis et, malgré la possibilité d’approfondir localement des aspects, intéressants pour le 
récit, des actions et des personnages, certains points obscurs trahissent l’« absence » 
qu’exprime le récit bref. Toutefois, la frustration du lecteur n’est qu’un sentiment parmi 
d’autres possibles face à cette situation, somme toute habituelle, de non-exhaustivité de la 
narration. À lui donc de réfléchir aux conséquences, voire aux enseignements, à tirer de 
récits brefs auxquels, semble-t-il, il faut ajouter un élément d’interprétation. 
 



* 
 
 
 Ainsi donc, le lecteur est invité, explicitement ou implicitement, à compléter la structure 
du récit et à fournir une interprétation susceptible de remédier aux « vides » les plus graves. 
 En tant que moraliste, La Fontaine se veut sincère. C’est pourquoi il prévient, dans sa 
Préface aux Fables, qu’il a renoncé à intégrer une moralité aux fables où elle ne pouvait 
entrer « avec grâce ». Il indique que le lecteur avisé ne manquera cependant pas d’en tirer 
un enseignement, puisque, dit-il, il a veillé à ce que le lecteur puisse « suppléer » aisément 
aux moralités absentes. Paradoxalement, La Fontaine qualifie une telle situation 
d’exceptionnelle et de rare parmi ses fables, et pourtant la toute première, « La Cigale et la 
Fourmi », est dépourvue de moralité, si bien que dès le début du recueil le lecteur est invité 
à se faire lui-même une opinion concernant le jugement à prononcer sur chacun des deux 
insectes, l’un poète mais manquant de prévoyance, l’autre économe mais avare. C’est un 
aspect quelque peu espiègle du fabuliste : il n’hésite pas à rendre ses fables incertaines 
moralement par souci de brièveté ou d’amusement, voire par ironie. C’est ainsi que, dans 
« Le Chat et les deux Moineaux », il se demande : « Quelle morale puis-je inférer de ceci1 ? » 
avant de déléguer sa tâche à son destinataire (et, au-delà, à tous ses lecteurs) alors qu’il 
reconnaît lui-même qu’il en voit bien une. Ce « vide » qui s’ouvre « dans la parole narrante » 
est voulu, c’est un jeu auquel le lecteur est convié. 
 De même, les nouvelles réalistes appellent à des interprétations, comme on l’a souligné 
pour l’« Histoire d’une fille de ferme ». On décèle bien « un vide qui s’ouvre dans les 
attitudes des personnages » quand Madeleine s’éloigne au bras de Pauline à la fin de « La 
femme de Paul », puisque rien n’est dit sur l’incidence qu’auront la relation passée avec Paul 
et le suicide de Paul sur la liaison entre Madeleine et Pauline. La concision du récit bref doit 
laisser le lecteur sur un effet d’ensemble et ne peut donc se permettre de développer 
longuement les attitudes et les pensées d’un personnage ayant surgi sous les yeux du lecteur 
quelques dizaines de pages auparavant et destiné à disparaître d’ici quelques pages. 
Toutefois, le lecteur est libre de poursuivre ou non l’histoire. D’autres obscurités 
comportementales existent dans les contes, qui en général simplifient grandement les 
caractères et les actions des personnages. Chez Charles Perrault, par exemple, « Le Petit 
Chaperon rouge » livre des possibilités ouvertes d’interprétation du conte, qui est lié à une 
moralité. Or la moralité de ce conte dit que bien des petites filles ne se méfient pas assez des 
Loups et des hommes qui offrent un visage amène. Dès lors, faut-il interpréter le fait que le 
chaperon se déshabille avant d’entrer dans le lit de sa grand-mère occupé par le Loup 
comme une métaphore qui fait signe vers la pédophilie ? Ou est-ce un élément anodin qui 
ne doit pas être interprété dans un sens si fort, parce qu’il est normal qu’une petite fille se 
déshabille avant d’entrer dans le lit de sa grand-mère ? Répétons-le, le lecteur est libre, et la 
brièveté du récit offre l’avantage de le laisser assez tôt formuler ses remarques. 

                                                             
1 Erratum : le texte dit : « … de ce fait ? ». 



 En outre, au XVIIIe siècle, naît un idéal de conversation et de collaboration avec le lecteur 
qui oriente le récit vers la brièveté au nom d’une certaine forme de politesse. C’est du moins 
ce qu’on peut retenir de l’ouvrage de Laurence Sterne, Vie et opinions de Tristram Shandy, 
où le narrateur indique que la littérature ne devrait être rien de moins qu’une 
« conversation » guidée avec « habileté » et que le bon écrivain « s’abstiendra de tout dire ». 
Cette façon de procéder, chez Sterne, doit être interprété comme une manière d’inviter le 
lecteur à l’élaboration des raisonnements qui sont exposés dans l’ouvrage, et ce, sans qu’il y 
ait lassitude. Cette idée d’une coopération de l’auteur avec un lecteur proclamé libre est 
également présente chez Voltaire, lequel, dans son Dictionnaire philosophique, précise que 
le lecteur doit se sentir libre de compléter ce qui lui semble partiel, d’approuver ce qui lui 
semble juste et même de « corriger ce qui lui paraît faux ». Bien sûr, il n’est pas question de 
récit dans un dictionnaire, mais la brièveté inhérente aux articles permet de réfléchir aux 
vertus de la brièveté au-delà des récits. La gageure d’une définition, après tout, est de dire 
suffisamment de choses sur l’objet sans en dire trop. L’idéal de la brièveté est de nouveau lié 
à l’éducation. 
 
 L’auteur peut s’amuser à dérouter son lecteur ou à l’intégrer à l’élaboration littéraire. En 
ce sens, la brièveté est peu autoritaire, bien que ce ne soit peut-être pas toujours le cas. En 
tout cas, cette situation, si elle autorise le lecteur à se déplacer dans le champ interprétatif, 
autorise en regard l’auteur à dépasser les attentes de son lecteur, à jouer avec lui, à faire son 
miel des « suspensions » de l’écriture brève. L’« univers diégétique stable » n’est peut-être 
même pas une constante. 
 

* 
 
 Il y a, chez certains écrivains, une velléité ironique ou joueuse qui oriente l’œuvre vers 
une expérience littéraire singulière. Émerge alors un jeu conscient sur l’incomplétude du 
récit bref. 
 Comme l’écrit C. Grall elle-même, il peut y avoir « un vide qui s’ouvre […] dans 
l’écriture, nourrie de suspensions » : l’idée qu’il faut souligner ici est celle que suggère le 
verbe nourrir. Ce vide, au sein du récit bref, est constitutif ; bien plus, il est nourrissant. Bien 
sûr, ce vide n’est pas total, il ne fait que s’ouvrir dans les structures du récit et dans la 
composition de l’œuvre. Or c’est parfois ce qui fait sa singularité et sa fécondité. De même 
que les absences de motivations ou d’éclaircissement laissent les lecteurs de Maupassant non 
pas sur leur faim mais dans une incertitude mi-ironique mi-dubitative, de même l’emploi 
de la syntaxe, héritée de Gustave Flaubert, ponctuée par un point-virgule suivi de la 
conjonction « et », ouvre des zones troubles. Avec cette fausse liaison, le narrateur laisse 
ironiquement dans le flou les liens réels entre les propositions de phrase et donc entre les 
situations et entre les actions. Au demeurant, on peut remarquer que l’imprécision des 
attitudes dans les Tropismes de Sarraute, ou plutôt l’imprécision des personnalités, est la 
manifestation de sa conception de la littérature nouvelle : elle refuse d’apposer autoritaire-



ment des mots sur les situations et les tendances psychologiques qu’elle dépeint. Elle préfère 
les images et les associations étranges de mots : ainsi la « quiétude désespérée » des badauds 
du premier tropisme, ou encore le « soupir » des personnes âgées du tropisme XVI, qui 
ressemble à un « craquement ». Enfin, le vide ou la lacune peut être salutaire à la narration, 
comme dans le conte « Peau d’âne » de Perrault, à la fin duquel le narrateur laisse dans 
l’imprécision totale le retournement des sentiments du roi, qui a abandonné sa « flamme » 
incestueuse envers Peau d’âne et accepte avec bienveillance le mariage de cette dernière avec 
le prince. L’attitude du personnage, qui constituait le nœud de l’argument problématique 
du conte – puisque c’est ce qui force la fille à fuir –, se résout ici comme par miracle, sous 
l’œil amène du poète qui donne comme prétexte l’action du temps. 
 Si l’on souhaite montrer comment un auteur peut jouer avec son lecteur et les déceptions 
que la brièveté peut induire, il faut mentionner ici Henri Michaux. Lui qui se revendique 
d’une non-méthode, d’une construction « sans plan et sans ciment » comme il l’écrit dans 
« Contre ! », peut aller jusqu’à l’instabilité diégétique. Cela s’explique par le rôle important, 
dans La nuit remue, du rêve et du cauchemar, qui bouleversent la régularité et la logique des 
événements ; cette instabilité est exploitée avec humour par Michaux, par exemple quand il 
parle de cette belette que soudainement il faut clouer à un piano : « Il le faut absolument. » 
Cette insistance révèle la distance qu’il prend par rapport au « champ » fictif, qui n’est que 
rarement « défini initialement ». Le même auteur piège son lecteur en décevant ses attentes : 
au moment de l’escalade de cet immense édifice qui se perd dans les nuages, alors que le 
balcon le plus élevé était perceptible, il commença à faire trop sombre « et nous 
redescendîmes2 » (le pronom « nous » incluant sans doute le lecteur). Ailleurs, quand il est 
question du chat qui tape sur le nez du bébé de façon de plus en plus inquiétante sans que la 
mère puisse agir, Michaux conclut succinctement par une formule frustrante : « Après, je ne 
sais ce qu’il fit.3 » Aucune hypothèse n’est avancée, et le point final surgit sous les yeux d’un 
lecteur incrédule qui ne voit pas bien comment comprendre ce bref texte qui ne mène à rien. 
L’instabilité diégétique, accentuée par la multiplicité des textes composant La nuit remue, 
permet à l’auteur de jouer avec son lecteur. 
 On commence donc à déceler dans quelle mesure le récit bref peut piéger et enfermer le 
lecteur : c’est une dimension qui vient rééquilibrer l’idée d’une liberté accordée au lecteur 
par le récit bref et les lacunes qu’il contient. Pierre Michon se fait le théoricien d’un récit bref 
si cohérent, si unitaire, si construit, qu’il « tient » le lecteur de bout en bout. Il voudrait que, 
une fois le récit refermé, l’épure du récit apparaisse clairement à l’esprit du lecteur, dans une 
espèce d’évidence « résonnante », selon ses mots. P. Michon veut même pousser l’autorité 
de son récit jusqu’au point où il serait interdit au lecteur d’envisager des interprétations 
complémentaires, à l’opposé complet, donc, de ce qui a été évoqué en deuxième partie. Peut-
être faut-il relier cette évidence « résonnante » à ce que Michaux, dans « Contre ! », promeut 
comme une « évidence écumante », qui viendrait donc investir complètement l’œuvre 

                                                             
2 Erratum : le texte (dans « Le sportif au lit ») dit : « mais la nuit, l’obscurité […] se firent trop denses et nous 
fûmes contraints de redescendre. » 
3 Erratum : le texte (dans « Le sportif au lit ») dit : « Ensuite, je ne sais ce qu’il fit. » 



littéraire, constituant ainsi l’écriture « pleine » évoquée par C. Grall. Ici, le bref est à 
envisager comme ce qui est suffisamment juste et concis pour se suffire à soi-même sans que 
les éventuelles lacunes ne soient considérables. Car, comme l’écrit Gérard Dessons dans La 
Voix juste, « le bref n’est pas le court » : dans cette opposition, c’est le court qui a le mauvais 
rôle, c’est-à-dire qui manque manifestement de complétude et qui n’est pas satisfaisant par 
sa concision. 
 

* 
 
 Ainsi, la stabilité diégétique, inhérente à tout texte conçu comme un récit cohérent, 
demeure variable malgré tout selon le genre dans lequel s’inscrit l’œuvre brève. En effet, la 
brièveté ne revêt pas les mêmes significations ni les mêmes valeurs, et n’implique pas les 
mêmes propriétés diégétiques, selon qu’elle s’inscrive dans une nouvelle ou, par exemple, 
dans un poème ou un tropisme. De même, les éventuels vides, et surtout les suspensions, 
qui sont constatés par le lecteur peuvent être intentionnels ou nécessaires, et l’intention peut 
relever de l’humour, de la sollicitation expresse du lecteur en vue de la complétude de la 
représentation, de la subtilité stylistique… La tension entre plein et vide telle que la définit 
Catherine Grall est, de fait, une véritable ressource littéraire, à l’origine de nombreuses 
potentialités d’interprétation des œuvres, et le lecteur pallie par là son éventuelle frustration. 
 La mise en recueil, en mettant les uns à la suite des autres des textes censés être du même 
type et donc, plus ou moins, de la même longueur, a des effets très profonds sur la façon 
dont chaque récit bref est envisagé par le lecteur et par l’auteur. Des thèmes généraux 
peuvent être repérés, ainsi que des références intertextuelles qui peuvent surgir ici et là, mais 
il est aussi possible que la disparité foisonnante soit de mise, comme c’est le cas dans La nuit 
remue et même au sein de la seule seconde section, « Mes propriétés ». Ainsi, la stabilité 
diégétique peut être dotée d’une dimension supérieure, liée aux rapports entre les pièces du 
recueil, comme elle peut être bousculée par la variété et l’inégalité de ces mêmes pièces. La 
cohérence du tout dépend dès lors, ou peut dépendre, en grande partie de la lecture qui en 
est faite. 
 

 

Rungis, le mercredi 24 juin 2020 
Fabien GILLET 

 

 

 

 

 


